
Au Tchad pour une semaine dédiée au
dialogue islamo-chrétien

Colette Hamza, xavière, a passé une semaine au Tchad, du 6 au 13 janvier
2026, avec le groupe Théologie en Dialogue, auquel elle appartient. Elle
raconte la genèse de ce groupe et ce que ce voyage leur a fait vivre.

En 2017, à l’initiative du Service national pour les relations avec les
musulmans, service de la conférence des évêques de France, a été créé le
groupe Théologie en dialogue qui réunit une dizaine de théologiens
catholiques et musulmans.

Nous venons d’horizons divers hommes et femmes, religieux et religieuse,
laïcs, imams, prêtres, enseignants, chercheurs, théologiens, sociologues,
anthropologues, linguistes, historiens, islamologues, vivant en France, en
Égypte, en Turquie, au Tchad.

Nous nous réunissons lors de sessions deux fois par an pour penser ensemble à
partir de nos traditions respectives un discours théologique ancré dans les
réalités contemporaines. Il nous paraît urgent au cœur de la pluralité qui
marque notre époque non seulement de dialoguer mais aussi de penser ensemble
ce dialogue en habitant sereinement nos différences, en se confrontant à

https://www.xavieres.org/au-tchad-pour-une-semaine-dediee-au-dialogue-islamo-chretien/
https://www.xavieres.org/au-tchad-pour-une-semaine-dediee-au-dialogue-islamo-chretien/


celles-ci, en interrogeant nos traditions respectives, les uns devant les
autres et les uns par les autres. Sans avoir la prétention d’apporter une
réponse définitive aux questions nous souhaitons proposer les fruits de notre
réflexion ce qui a donné lieu à deux publications : Le dialogue, la vérité à
l’épreuve du dialogue entre chrétiens et musulmans et Les mots pour dire
Dieu. Ces publications donnent la parole à deux chrétiens et deux musulmans
du groupe mais c’est ensemble que la réflexion a été menée, enrichie,
amendée. Un prochain document sur le thème de l’Alliance doit voir le jour
prochainement.

Abakar Walar Modou, un des membres du groupe grand imam de la mosquée de
Ndjamena au Tchad et président des oulémas du Sahel, a voulu partager dans
son pays l’expérience qu’il fait dans le groupe et le déplacement que cela le
conduit à vivre dans sa foi et la lecture de sa Tradition. Ce mois de janvier
nous nous sommes donc retrouvés à Ndjamena pour partager notre expérience et
nous mettre à l’écoute à la fois des questions qui se posent au Tchad dans la
rencontre islamo-chrétienne mais aussi de l’expérience des uns et des autres.
Nous avons ainsi rencontré les 83 séminaristes qui se forment au séminaire St
Luc de Bakara, des jeunes musulmans et chrétiens à la tente d’Abraham, cet
espace de rencontre et de formation fondé par la communauté des Comboniens,
des chrétiens et musulmans membres des comités de veille dans les quartiers
de Ndjamena, des membre de l’union des cadres musulmans. Nous avons aussi
vécu des rencontres plus officielles avec les membres de la plateforme
interreligieuse, les responsables de l’université du roi Fayçal. Avec la
visite de la grande mosquée, nous avons échangé et partagé le déjeuner avec
le mufti du Tchad, mais aussi une trentaine d’imams. La messe à la cathédrale
nous a donné l’occasion de parler avec l’un ou l’autre fidèle catholique
interpellé par la présence d’imams, puis dîné avec Mgr Edmond Djitangar,
évêque de Ndjamena.

Toutes ces rencontres ont été riches d’un accueil chaleureux, de découvertes,
d’échanges théologiques bien ancrés dans le concret de la vie. J’ai été
marquée par le dynamisme des personnes dans des situations souvent
compliquées, voire tendues, la liberté de parole, mais aussi, autant chez les
séminaristes et les jeunes que chez les imams, la soif de connaître,
d’apprendre, une curiosité et un intérêt bienveillant.

Du chemin reste à faire au Tchad comme partout pour faire tomber les idées
reçues sur l’autre, les préjugés, les peurs. Lorsque nous sommes arrivés à
Ndjamena la situation était tendue et Abakar devait régler les problèmes liés
à une fatwa (avis juridique) décrétée par un imam interdisant aux musulmans
de souhaiter une bonne fête aux chrétiens à Noël. Malgré la déclaration
immédiate du mufti pour  démentir cela, les tensions ont été vives de part et
d’autre entraînant l’intervention de l’État tchadien. On voit combien la
méconnaissance et un radicalisme intransigeant fait vite déraper le climat
des relations. Ceci est d’autant plus dangereux que la région est sous la
menace incessante du groupe Boko Haram. Notre venue et les rencontres qui ont
eu lieu, largement médiatisées, ont au moins permis de se questionner sur ce
qu’il est possible de vivre. L’image même de prêtres, religieux, religieuses,
imams, chrétiens et musulmans, ensemble parle davantage que les discours et
déclarations.

https://relations-catholiques-musulmans.cef.fr/actualites-et-initiatives/actualites/292055-groupe-theologie-dialogue-publie/
https://relations-catholiques-musulmans.cef.fr/actualites-et-initiatives/actualites/292055-groupe-theologie-dialogue-publie/
https://publications.cef.fr/en-dialogue/770-les-mots-pour-dire-dieu-hors-serie-n2.html
https://publications.cef.fr/en-dialogue/770-les-mots-pour-dire-dieu-hors-serie-n2.html


Rien ne remplace la rencontre et le dialogue pour dépasser les a priori et
faire bouger les lignes.  Comme le dit Abakar en public, avec une grande
humilité « je ne suis plus le même, je ne parle plus comme avant depuis que
je fais partie du groupe et échange avec des chrétiens ». Si ensemble nous
faisons de la théologie ce n’est pas hors sol mais ancré dans nos réalités de
vie avec un ingrédient essentiel pour aboutir à un échange fructueux et
authentique, le lien amical et fraternel qui s’est tissé. Cela suppose
d’accorder du temps au temps pour s’apprivoiser sans peur dans un effacement
de soi qui n’est pas un effacement de sa foi.

Colette Hamza, xavière












